
A HERANÇA DA GRÉCIA' 
EDUCAÇÃO E RETÓRICA 
Henri Irénée Marrou, do "Commentaire" 

importância da contribuição grega à 
civilização ocidental aparece muito es-
pecialmente no campo da educação. O 

sistema educacional que se forma lentamente 
entre os gregos desde a época arcaica até o 
início da dominação romana, salvo modifi-
cações menores, foi adotado tal e qual pelos 
romanos. Integrado assim à tradição roma-
na, ele exerceu uma profunda influência nas 
instituições e práticas educativas da Europa, 
influência esta reforçada pelas voltas à Anti-
guidade que foram sucessivamente o renasci-
mento carolíngeo, aquele do século XII, e, é 
claro, o Renascimento humanista dos sécu-
los XV e XVI. 

A longa história da educação grega não 
remonta até a época miceniana. A decifração 
do Linear B(1) por Michael Ventris e John 
Chadwick revelou a existência de uma cultu-
ra "de escriba" (e portanto de uma educação 
apropriada) análoga às culturas que se de-
senvolveram no antigo Oriente Próximo pa-
ra responder às necessidades administrativas 
das monarquias orientais. Depois do obscu-
rantismo dos séculos XI-IX, os poemas ho-
méricos fazem-nos descobrir um mundo gre-
go radicalmente transformado. Não é fácil 
discernir o que , pôde ter sido a educação da 
era "heróica" através da imagem idealizada 
que nos oferece dela a epopéia homérica. 
Porque esta educação permaneceu durante 
séculos como a base da cultura grega, alguns 
dos valores enaltecidos naqueles tempos re-
cuados exerceram uma influência permaner -
te na formação dos gregos e em sua mentali-
dade. Entretanto, o tipo de educação carac-
terístico da Grécia,-que se manteve ao longo 
dos períodos helenístico, depois romano e 
bizantino, só tomou sua forma específica a 
partir do momento em que o ideal do nobre 
guerreiro como aparece em Homero é substi-
tuído pelo ideal do cidadão da polis. A edu-
cação grega sempre tendeu a favorecer o 
sentido cívico, o orgulho de pertencer a uma 
cidade livre, a lealdade para com a comuni-
dade. Esta inflúencia impregnou tão profun-
damente a tradição clássica que podemos 
considerá-la igual àquela de Roma na elabo-
ração do ideal do cidadão de hoje. 

Insistia-se antes de mais nada na forma-
ção militar: o cidadão devia ser capaz de 
portar armas. Este traço arcaico sempre fi-
cou muito marcado em Esparta. Ali, um 
sistema de instituições altamente elaborado 
ficava encarregado da criança durante toda a 
adolescência e a submetia dos 7 aos 20 anos 
a um treinamento rigoroso, tanto moral 
quanto físico, dentro de uma hierarquia de 
classes anuais — sistema este que lembra os 
movimentos de juventude nos Estados totali-
tários modernos, Gioventu Fascista e Hitler 
Jugend. Neste último caso, não poderíamos 
excluir um empréstimo direto: não é somen-
te na antiga Atenas que a "miragem esparta-
na" seduziu os nostálgicos de autoridade e 
disciplina. Ela exerceu efeito também sobre 
as correntes antiliberais da Europa, nos sécu-
los XIX e XX, notadamente na Alemanha. 

A partir do século VI, primeiro em Ate-
nas e depois no resto da Grécia (à exceção de 
Espana e da conservadora Creta), as preocu-
pações militares passaram para o segundo 
plano tanto na educação quanto na vida (a 
hoplomakhia, a "luta com armas", não de-
signa mais que a esgrima). Todavia, a educa-
ção, doravante mais civil que militar, conti-
nuava a ser uma educação essencialmente 
física. Para nós, o termo "educação" evoca 
antes de mais nada a escola, a leitura e a 
escrita. Para os gregos, ele foi durante muito 
tempo a palestra e o ginásio, onde-a criança e 
depois o adolescente praticavam esportes. 
Quando, na seqüência das conquitas de 
Alexandre, o mundo helenístico tomou a 
extensão que se sabe, os gregos que se esta-
beleciam no Oriente fundaram por toda par-
te ginásios para transmitir sua cultura a seus 
filhos. Descobriram recentemente um desses 
ginásios nos confins da Bactriana, em Ai 
Khanum sobre o Amu Daria (o antigo 
Oxus), na fronteira norte do Afeganistão. 
No Egito romano, o título de "ex-aluno de 
ginásio" dava direito ao estatuto legal de 
heleno pelo qual se era distinguido do nativo 
desprezado ?  p"egipcio". 

De início reservada a uma elite aristo-
crática, a educação esportiva do ginásio foi 
progressivamente aberta a outras camadas 
de cidadãos, à medida que a sociedade evo-
luía para a "democracia". As mulheres eram 
excluídas dela, é claro (a cidade grega era um 
clube masculino), ainda que a extensão da 
educação, e portanto do esporte, às mulheres 
fosse eventualmente encontrada aqui e ali, 
em Esparta, notadamente, ou na Lesbos de 
Safo, e mais amplamente no período helenís-
tico. 

O primeiro mestre especializado foi o 
pedotriba (o "treinador de crianças") cujo 
campo era o esporte: os esportes eqüestres 
(equitação e corrida de bigas) sempre reser-
vados a uma elite elegante, a corrida a pé (a 
prova típica era corrida em toda a extensão 
de um estádio, cerca de 200 metros), o salto 
à distância, o lançamento de disco e de dar-
do, a luta, o boxe e o pancrácio (uma forma 
violenta de luta, algo como nossa luta livre, 
onde eram raros os golpes proibidos). Por 
"esportes" entendemos esportes de competi. 
ção, pois foi nesse campo que sobreviveu, 
entre os gregos, o ideal "agonístico" herda-
do da época heróica: ser o melhor, o primei-
ro, superar aqueles de sua categoria. Daí a 
introdução de jogos, agones em grego, com-
petições entre crianças e adolescentes de di-
versas classes de idade, primeiro no quadro 
da cidade e depois em escala internacional 
(em Olímpia em 632 a.C.). 

Ainda que nosso esporte moderno (e 
portanto nossa educação física) tenha ori-
gem nos jogos rústicos dos camponeses e, no 
que diz respeito aos concursos eqüestres e à 
esgrima, na cavalaria medieval, ninguém ig-
nora a importância da revalorização dos Jo- 

gos Olímpicos em 1896. O desejo de imitar o 
modelo grego levou mesmo a se reinventar 
esportes esquecidos, como o lançamento de 
disco e de dardo (ainda que o primeiro seja 
mais leve e o segundo mais pesado que seus 
equivalentes antigos). Esta revalorização não 
tardou em fazer ressurgir entre nós velhas 
antinomias: chauvinismo ou idealismo, pro-
fissionalismo ou amadorismo, esporte-espe-
táculo ou esporte de equipe, logo educativo. 

A educação grega, mais física que inte-
lectual, era também artística e em primeiro 
lugar musical, antes de ser literária. O pro-
fessor de música vem imediatamente após o 
professor de ginástica tanto na ordem crono-
lógica quanto na ordem de importância. O 
canto, sobretudo o canto coral em uníssono, 
a dança e a lira (ou o aulos, uma espécie de 
oboé) eram parte integrante do treinamento 
do jovem grego tanto na era arcaica como na 
era clássica. O componente literário era in-
troduzido no programa através do canto, 
que era normalmente acompanhado de lira 
(daí a expressão "poesia lírica"). Depois dis-
so, a poesia veio a representar um papel 
essencial na cultura grega, e conseqüente-
mente na educação. 

O uso da escrita, desaparecido no sécu-
lo XI com a queda da civilização micênica, 
foi restaurado com o alfabeto fonético de 
origem fenícia, adotado no início do século 
VIII. A difusão do alfabeto logo teve por 
conseqüência a introdução de um terceiro 
tipo de ensino, á escola como a conhecemos 
hoje, onde a criança, sob a condução de um ,  
mestre, o grammatistès ou o grammatodi-
daskalos ("aquele que ensina as letras"), 
aprendia a: ler -e a escrever. ,(A, 4ritlnéic4 
sempre ficou marginal, confinada na prática  

do cálculo.) É aqui que a herança da Grécia 
antiga, através de seus "descendentes" ro-
manos, faz sentir todo o seu peso sobre a 
história da pedagogia européia, praticamen- 
te até nossa geração. 

Como todos os povos da Antiguidade, 
os gregos ignoravam completamente a exis-
tência de uma psicologia infantil. Também 
os castigos corporais eram seu único recurso 
contra a criança refratária, segundo eles sem 
razão válida, à aprendizagem da leitura. 
Além disso, os gregos, espíritos racionais —
digamos, de um racionalismo meio ingênuo 
—, progrediam na instrução por graus, indo 
do simples ao complexo; eram estudados 
sucessivametne os diversos elementos desta-
cados pela análise dentro da estrutura da 
linguagem escrita: primeiro o alfabeto, de-
pois as sílabas (começava-se pelas mais sim-
ples, para passar em seguida àquelas de três 
letras e finalmente às mais complexas), de-
pois às palavras (das mais curtas às mais 
longas e mais difíceis) e somente em seguida 
às frases. O aluno só abordava uma nova 
etapa após dominar perfeitamente a ante-
rior. Também os progressos eram lentos: 
eram precisos três ou quatro anos para 
aprender a ler por esse método mecânico que 
ainda estava em uso no século XVIII nas 
escolas gregas sob domínio turco e que resis-
tiu durante muito tempo também no Oci-
dente. 

Este é o quadro da educação em Atenas, 
no final do século VI a.C. Esse quadro deve-
ria perdurar por mais de um milênio, não 
sem conhecer, evidentemente, certa evolu-
ção. Foi dado um espaço cada vez maior ao 
estudo da literatura, enquanto o esporte e a 
música eram proporcionalmente reduzidos. 
Essas duas disciplinas continuaram a ser 
apreciadíssimas, porém, vítimas dos progres-
sos de sua própria técnica, só eram pratica-
das, na verdade, por uma minoria, profissio-
nais ou amadores. Elas passaram assim a ser, 
para a grande maioria, um simples espetácu-
lo. Sua evolução- só chegou a termo•-na época 
do Império Romano tardio. A partir de en-
tão, a cultura da Antiguidade foi uma cultu-
ra literária, e o triunfo do cristianismo —
religião do livro — só fez confirmar essa 
transformação. 

Antes desse estádio final, a educação 
grega era menos escolástica do que foi a 
nossa a partir do início da Idade Média. 
Teremos de esperar críticos tão revolucioná-
rios quanto Ivan Illitch para contestar um 
aspecto particular da herança grega: a distin-
ção. — senão a oposição — entre ensino e 
educação. Entre os gregos, os professores, os 
técnicos que transmitiam o segredo de sua 
arte à criança, não eram a bem dizer educa-
dores: o mestre-escola era menos importante 
que o paidagogos. Personagem de origem 
muito humilde, muitas vezes um simples es-
cravo encarregado de levar a criança à esco-
la, o paidagogos acaba por tornar-se seu 
verdadeiro mestre, ensinando-lhe etiqueta, 
boas maneiras, modo de se portar na vida, 
em suma, todo o ideal moral ao qual ela 
devia submeter-se. Com  a adolescência inter-
vinha um outro fator, a saber, a pederastia, a 
qual, apesar da oposição que encontrou de 
parte da Igreja, também faz parte da heran-
ça. Independentemente do aspecto físico 
(que fica difícil de avaliar), a pederastia re-
presentava um papel capital na educação do 
adolescente. Pelo contato habitual, especial-
mente no ginásio, com alguém mais velho, 
admirado e amado, modelo a ser fervorosa-
mente imitado, o adolescente grego era gra-
dualmente iniciado na idade adulta e trans- -
formava-se pouco a pouco num 13erfeito 
cavalheiro", um kaloskagathos (literalmente 
"bonito e bom (ou valente)"). 

Até aqui só falamos da educação ele-
mentar, a única possível ainda na grande 
época dos Péricles, dos Sófocles, dos Fídias 
que todos engrandeceram na primeira meta-
de do século V. Porém, os progressos da 
civilização helenística exigiram uma educa-
ção de nível superior: a revolução pedagógica 
da qual os sofistas foram os autores, na se-
gunda metade do século, atinge seu apogeu na 
obra-de dois grandes educadores, Isócrates, 
cuja carreira professoral se estende de —Dm- 



O ES'ADO DE S PAULO 23/2/86 • 	fflt9 297/AN9 y/PÁGNA  9 

! --0■393 a 338 a.C., e Platão,-que leciona 
de 387 a 348. Da rivalidade de suas escolas 
nascerão as duas formas essenciais da altacul-
tura grega: uma, oratória, a outra, filosófica. 
Fecunda rivalidade! É preciso evitar mesmo 
superestimar a oposição das duas escolas: 
elas se influenciaram mutuamente e fizeram-
se concessões. Platão reconhece formalmen-
te, no Fedra, a legitimidade da arte literária. 
Ao longo de seus diálogos, sua própria práti-
ca vai ao encontro de sua teoria: a cada 
página o proveito que ele tira de seu conheci-
mento dos poetas salta aos olhos do leitor. 
Quanto a Isócrates, ele admite um estudo 
moderado de matemática e de filosofia. Ele 
as chama de "ginásticas do espírito" e lhes 
admite um papel na preparação da elo-
qüência. 

Seus sucessores souberam extrair a lição 
dessas convergências. Desde o início da épo-
ca helenística, na geração que vem depois de 
Aristóteles, parece mesmo que emerge a no-
ção de um currículo básico, de um ensino 
geral, espécie de fundo comum aos diversos 
aspectos da alta cultura.. (Existiam também 
escolas destinadas aos futuros médicos que 
podiam esperar ultrapassar o nível da técni-
ca pura para ter acesso a uma cultura supe-
rior.) Este ensino preparatório, que sucedeu 
à instrução elementar que evocamos acima, 
era necessário para atingir o nível superior. 
Síntese entre as duas exigências fundamen-
tais das escolas de Isócrates e de Platão, o 
ensino superior era ao mesmo tempo literá-
rio e científico. O programa dos estudos 
científicos era aquele mesmo que os velhos • 
pitagóricos haviam estabelecido, a saber, os 
quatro ramos da matemática — aritmética, 
geometria, música (isto é, acústica: a teoria 
matemática dos intervalos e do ritmo, não a 
prática da música enquanto arte) e astrono-
mia (ainda aí, menos orientada para a obser-
vação empírica que inspirada pelo desejo de 
"salvar os fenômenos", de constatar os mo-
vimentos aparentes dos corpos celestes pela 
elaboração de uma estrutura geométrica). 
No século VI d.C., Boécio chama esse pro-
grama de estudos de quadrivium, termo mui-
to usauo na Idade Média. Quanto aos estu-
dos literários, suas três matérias eram a gra-
mática, a retórica e a dialética (elas só foram 
chamadas de trivium, por analogia ao qua-
drivium, na época carolíngia). 

A gramática era ensinada por um espe-
cialista, o grammatikos, bem diferente de seu 
modesto colega o grammatistès. É nos perío-
dos de decadência, quando o programa teó-
rico tende a reduzir-se ao mínimo necessário, 
que se percebe melhor sua função essencial. 
Assim foi no Ocidente, no início da Idade 
Média. Ainda hoje nosso vocabulário teste-
munha esse núcleo irredutível: ainda temos 
"grammar schools"... Originalmente, e sem-
pre na seqüência, o ensino da gramática 
consistia no estudo aprofundado dos gran-
des escritores e principalmente dos poetas. 
Ser um grego culto era primeiramente e antes 
de mais nada conhecer a fundo Homero. 
Herança da época arcaica. O conhecimento 
de Homero caracterizou a educação grega ao 
longo de toda a sua história. Assim, no 
período bizantino, Miguel Psellus se gaba de 
ter aprendido de cor a Ilíada inteira em sua 
infância, exatamente como se gaba disso um 
personagem de Xenofonte catorze séculos 
antes. O autor do comentário grego mais 
detalhado que possuímos de Homero, e que 
ainda é regularmente consultado em nossos 
dias pelos filólogos, é Eustato, arcebispo de 
Tessalônica no século XII. 

Esta técnica fundamental, transmitida 
pelos romanos — leitura, recitação e explica-
ção dos grandes autores -, continua a ser a 
base de toda a cultura literária ao longo dos 
séculos, desde os renascimentos medievais 
até nossos dias. Se todo italiano culto não 
pode impedir-se de citar ou evocar Dante, 
assim que pega numa pena, se todo inglês faz 
o mesmo com Shakespeare, é.porque eles são 
os herdeiros desta técnica. Ao lado do princi-
pal poeta, o currículo das escolas helenísticas 
compreendia (corno a nossa) o estudo de um 
certo número de obras escolhidas de outros 
grandes poetas, Hesíodo, Menandro, Eurí-
pedes, e de prosadores, -ffiltor—iádores (Tucí-
dides) ou oradores (principalmente Demos-
enes). Como ainda acontece em nossos dias, 

certos autores e certas obras só figuravam 
nas antologias: nós nos surpreendemos de 
que autores menores, como o poeta cômico 
Straton, figurem sempre com os mesmos tex-
tos em coletâneas compostas a cinco séculos 
de distância. 

Numa data mais tardia, o grammatikos 
foi também encarregado de professar um 
estudo teórico da língua. O primeiro ma-
nual, ainda muito elementar e sumário, desta 
technè grammatikè é a obra de Denis, o 
Trácio, que leciona em Rodes por volta de 
meados do século I a.C. Seu breve tratado 
teve um sucesso extraordinário: infinitamen-
te recopiado, completado, anotado, conti-
nua a ser o sustentáculo do ensino da gramá-
tica grega até o período bizantino; foi mes-
mo traduzido em siríaco e em armênio. Atra-
vés da gramática latina e dos gramáticos do 
Renascimento, ele exerceu uma influência 
persistente no ensino moderno. Não pode-
ríamos dizer, contudo, que seja uma obra-
prima do gênio grego: é nitidamente inferior 
à gramática do sânscrito, cuja descoberta 
pelos europeus na aurora do século XIX 
contribuiu de maneira decisiva para o nasci-
mento de nossa ciência lingüística moderna. 
O tratado de Denis, o Trácio, é uma análise 
puramente formal dos elementos constituti-
vos da linguagem, tais como tinham sido 
isolados a partir de então. Ele estuda essen-
cialmente as partes do discurso: substantivo, 
verbo, particípio, pronome, preposição, ad-
vérbio, conjunção, na maior parte das vezes 
por meio de definições que conduzem a uma 
classificação minuciosa. O substantivo, por 
exemplo, é examinado sucessivamente em 
função de seus três gêneros, de seus dois 
tipos, de suas três formas e finalmente subdi-
vidido em vinte e quatro classes. Evidente-
mente, tudo isso não tinha nada de prático: 
para os gregos, a gramática era uma ciência 
teórica sem outra finalidade nem propósito 
que a satisfação intelectual de ver o fenôme-
no complexo da linguagem desmontado em 
seus elementos constitutivos. Finalmente o 
ensino do grammatikos era completado por 
exercícios muito elementares de composição, 
preparatórios para outros trabalhos mais 
complexos que competiam ulteriormente à 
disciplina do rhetor. Ainda aí dava-se livre 
curso ao gosto pela análise e pela classifica-
ção. Os manuais do período romano que 
chegaram até nós nos surpreendem pela no-
tável complexidade das regras que eles apli-
cam àqueles exercícios habilmente gra-
duados. 

Depois da gramática vinham a retórica 
e a dialética, porém ao nível da cultura geral 
da qual falamos não se podiam tratar senão 
de breves introduções à teoria e à prática da 
arte oratória de um lado, de princípios da 
lógica e da arte da discussão, de outro. En-
contraremos a retórica e a dialética conduzi-
das a um nível mais elevado nos estudos 
especializados que abordaremos mais 
adiante. 

Triviurn e quadrivium: este é o currícu-
lo das artes liberais que a Antiguidade tardia 
transmite à Idade Média. O termo "artes 
liberais" é mais romano que heleno: os gre-
gos preferiam falar de artes "racionais / 
nobres / esclarecidas", adjetivos sinônimos 
que marcavam o contraste entre os estudos 
desinteressados e a especialização "mecâni-
ca" do trabalhador manual, tão desprezado 
por esta civilização aristocrática. No período 
romano, o programa de cultura geral devia 
também tomar o nome de enkuklios paidéia, 
o que, em grego helinístico, significa muito 
simplesmente "educação corrente primária". 
Não se deve dar a enkuklios o sentido mo-
derno de "enciclopédico"_---  noção que data 
do humanismo do século XVI (ela surge 
simultaneamente em inglês — Elyot, 1531, e 
em francês — Rabelais, 1532). Os antigos 
certamente tinham a idéia de um "saber 
universal", mas eles a exprimiam pelo termo 
polymathia, carregado, aliás, na maior parte 
das vezes, de uma conotação pejorativa. O 
humanismo grego temia acima de tudo o 
excesso e esforçava-se por tornar proporcio-
nal a cultura humana às dimensões e, por-
tanto, aos limites do indivíduo.  Durante o 
período-he16ustico, este humanismo teve 
de enfrentar uma civilização sem dúvida 
menos complexa que a nossa, mas que che- 

gara todavia a um grau de riqueza e de 
extensão sem termo de comparação com a 
cultura de um physicos jônico do século VI 
ou de um Hipias do século V, os quais ainda 
podiam alimentar a ambição de assimilar 
todos os conhecimentos da humanidade. 

Se, portanto, as artes liberais parecem 
ter sido claramente definidas desde o início 
do século IV a.C. como uma cultura geral 
baseada na literatura e na matemática, a lista 
das sete matérias não pode ter sido definiti-
vamente determinada antes da promoção 
por Denis, o Trácio, da gramática ao nível de 
technè. De fato, esta lista não é confirmada 
antes dos últimos decênios da era pré-cristã, 
em Varrão e Cícero para os latinos, em 
Filon, o Judeu, para os gregos. É importante 
sublinhar que este cursus teórico sobre o 
qual em princípio todo mundo estava de 
acordo (ou quase: devemos colocar à parte 
os enfants terribles que eram os Cínicos, os 
Epicuristas e os Céticos) parece não ter tido 
muitas vezes senão um ideal bastante distan-
te da prática. O grammatikos muito geral-
mente tinha precedência sobre o geometrès, 
e, fora de algumas vocações especializadas 
como a arquitetura, a cultura grega dos pe-
ríodos helenístico e romano é predominante-
mente literária, em detrimento das ciências. 
Foi necessário este retorno relativamente tar-
dio a Platão, que foram o Medioplatonismo 
e sobretudo o Neoplatonismo, para que res-
surgisse um estudo aprofundado da matemá-
tica, e ainda em círculos filosóficos restritos 
que viam nela uma preliminar indispensável 
à filosofia propriamente dita. 

Independentemente da medicina que 
sempre tivera suas próprias escolas, a Grécia 
helenística conheceu ainda uma outra forma 
de estudos avançados. Neste nível superior 
encontramos a opção entre duas direções 
maiores, as duas vocações rivais da filosofia 
e da arte oratória. Optar pela primeira repre-
sentava uma verdadeira conversão, compa-
rável ao que é entre nós uma vocação religio-
sa; era adotar um modo de vida ascético e 
por conseguinte renunciar mais ou menos à 
ambição social, ao luxo, ao mundo em geral; 
isto compreendia também uma instrução 
doutrinal: em Atenas, em, todo caso, uma 
escola de filosofia implicava necessariamente 
uma espécie de instituição organizada no 
sentido jurídico do termo, algo como uma 
confraria religiosa dedicada ao culto das mu-
sas e do fundador da escola. A Academia de 
Platão, o Liceu de Aristóteles, o Pórtico e o 
Jardim de Epicuro apresentavam-se assim 
(bem como outras escolas de menor reno-
me). O chefe de escola era investido por seu 
predecessor, o que garantia a sucessão e a 
filiação doutrinal. A partir do imperador 
Marco Aurélio, os quatro chefes de escola 
foram mais ou menos oficialmente reconhe-
cidos e remunerados pelos cofres imperiais. 
Cátedras similares parecem ter sido funda-
das em outras grandes cidades, como Ale-
xandria, pelas próprias municipalidades. 

Estas escolas ensinavam, é claro, a dia-
lética, e inicialmente no sentido em que a 
entendiam os sofistas do século V, retomado 
por Aristóteles, de erística: método de dis-
cussão visando dominar as técnicas de per-
suasão, dominar o adversário, convencer, 
confundir. A filosofia grega desenvolveu-se 
numa atmosfera.de  rivalidade entre seitas, de 
justas, de discussões violentas e apaixonada 
(das quais as escolas dos "pequenos socráti-
cos" fornecem os melhores exemplos). Daí o 
papel determinante representado, neste ní-
vel, pela dialética. 

Mas com Platão o termo adquire o sig-
nificado mais profundo de método aplicado_ 
à busca e à descoberta da verdade. Sob esta 
forma superior, a dialética passa a ser o 
próprio princípio do ensino filosófico: retra-
çar o itinerário da descoberta foi considera-
do o melhor dos métodos para expor uma 
doutrina, pois ela era a única capaz de for-
mar o discípulo e não, simplesmente, de 
informá-lo. Sabemos todos a que grau de 
perfeição e de eficácia • o gênio de Platão 
levou este método no conjunto de seus diálo-
.gos, gênero literário adotado pelos outros 
discíos e herdeiros intelectuais de Sócra-
tes, mas que ele foi o único a elevar a seme-
lhantes altitudes. . Platão teve muitos imita- 

dores, e o diálogo gozou de unia longa-popu-
laridade entre os latinos, de Cícero a Santo 
Agostinho e a Macróbio. A imitação, no 
entanto, era muitas vezes canhestra, pois era 
muito mais difícil adquirir as qualidades ini-
mitáveis do modelo que reproduzir mecani-
camente seus procedimentos, aquele, por 
exemplo, do diálogo relatado (um persona-
gem interroga uma testemunha que relata 
um diálogo que ela supostamente ouviu). O 
gênero podia degradar-se até não ser mais 
que uma introdução artificialíssima a algu-
ma exposição dogmática, se não uma espécie 
de catecismo escolástico que procedia atra-
vés de perguntas e respostas. Mas o fato é 
que esta fórmula gozou de um extraordiná-
rio sucesso bem além da Antiguidade, ao 
longo de toda a Idade Média e até os tempos 
modernos, desde os humanistas platonizan-
tes do Renascimento como Leão Hebreu   
(Juddá Abarbanel) com seus belos Dialoghi 
d'Amore até Spinoza, Malebranche e Ber-
keley. 

A partir de Aristóteles, o ensino filosófi-
co adquire também um aspecto mais técnico 
pelo fato de que ele dispõe doravante, com o 
Organon, de um corpus integral de lógica 
.formal. Na época imperial, todas as escolas 
romanas dispensam um ensino de lógica 
aristotélica (sobre a base ao mesmo tempo 
do texto original e dos comentários que ele 
não tardou a suscitar abundantemente), con-
cebido como o ponto de partida da instrução 
filosófica propriamente dita. Na Antiguida-
de tardia, esta iniciação começa pelo estudo 
das Categorias de Aristóteles, ou mais exata-
mente pela introdução de Porfírio (Isagogè) 
a este tratado. O prestígio dos mestres fun-
dadores, Platão, Aristóteles, Epicuro, Zenão 
e Crísipes, teve por outro lado o efeito de dar 
mais peso, no ensino, à parte dedicada à 
"leitura", à exegese das obras maiores dos 
grandes ancestrais, o que conduzia a filoso-
fia a um estudo técnico de gênero literário. A 
filosofia se metia na escola da filologia, o 
que Sêneca já deplora: quae philosophia fuit, 
facta philologia est (Ep. 108-23). Esta técni-
ca do comentário, da reflexão pessoal exer-
cendo-se às margens de um texto venerado, 
impôs-se durante longos séculos; ela está na 
base da escolástica medieval e ainda-influen-
cia os usos de nossas universidades e o pro-
cedimento dos filósofos contemporâneos 
mais inovadores. 

Porém a filosofia nunca recrutou senão 
uma pequena minoria da elite. Estatistica-
mente falando, Isócrates é que venceu Pla-
tão. Ao longo dos períodos helenístico e 
romano, a cultura grega em seu mais alto 
nível define-se pela eloqüência, a arte de 
falar que é também a arte de escrever. A 
leitura em voz alta comumente praticada 
(recorrendo se possível aos serviços de um 
"leitor": anagostès) mostra muito bem que 
não ha‘;ia demarcação nítida entre as duas; a 
palavra logos significava ao mesmo tempo o 
discurso feito para ser dito e o tratado feito 
para ser lido. Este traço característico da 
cultura antiga volta a ter, paradoxalmente, 
atualidade. Enquanto as técnicas audio-
visuais (rádio, televisão, gravação) nos afas-
tam pouco a pouco da "galáxia Gutenberg", 
daquele primado do texto impresso que mar-
cou tão profundamente toda a nossa cultura 
moderna a partir do Renascimento, eis que a 
palavra viva, a palavra alada reencontra pro-
gressivamente a supremacia que foi sua na 
Antiguidade. Este já não é um fato consuma-
do em política? O discurso televisado de um 
político representa atualmente o mesmo pa-
pel que um panfleto ou que um artigo de 
jornal há  um  ou  dois séculos. 

No mundo grego, a arte oratória era 
ensinada através de uma técnica altamente 
elaborada: a retórica. O primeiro grande 
teórico da retórica foi Górgias de Leontinoi, 
um dos principais sofistas, e a'técnica atingiu 
seu apogeu entre sua geração e aquela de 
Aristóteles. No início, a retórica é uma ciên-
cia positiva baseada na observação: A expe-
riência prova que certos oradores conseguem 
exercer a influência desejada, e outros não. A 
retórica é, na origem, a formulação sistemá-
tica dos métodos e das técnicas empregados 
pelos oradores persuasivos. Porém, nesse cam-
po como naquele da geometria ou., da 



P,,éj -4; -4e;IA.N.4d-W42.e7- 

—gramática, os gregos não tardaram a 
empregar seu senso inato de especulação, 
suas brilhantes faculdades racionais, seu gos-
to pela definição, pela classificação, pela sis-
tematização. Apesar dos esforços de Isócrates 
que, com muito bom-senso, procurava redu-
zir a importância da teoria em proveito da 
práticalele preconizava o estudo e a imita-
ção dos grandes modelos oferecidos pelos 
oradores célebres), viu-se proliferar desde a 
origem e até bem depois"de Aristóteles ma-
nuais teóricos, os technai, de uma complexi-
dade crescente, e de uma terminologia cada 
vez mais sutil.' (2)  

Como explicar em -poucas palavras uma 
idéia deste ensino? Um tratado completo cFe-
retórica compreendia cinco partes: a inven-
ção, a disposição, a elocução, a mnemot'ec-
nia e a ação. A invenção consistia em encon-
tra as idéias a serem desenvolvidas. O orador 
não tinha de criar essas idéias; elas já exis-
tiam e o problerna era saber onde encontrá-
las — daí a teoria dos lugares intrínsecos e 
extrínsecos. Esses ricos filões continham 
uma quantidade de idéias genéricas, que 
convinham a tudo, aplicáveis a qualquer as-
sunto. Eram os célebres "lugares-comuns" 
(koinoi topoi), aquelas grandes idéias gerais 
de uma nobre amplitude que voltam intermi-
navelmente na literatura clássica,. Daí, ao 
mesmo tempo, sua monotonia e seu valor 
humano. A invenção era a parte mais desen-
volvida do sistema e muitas vezes dava lugar 
a tratados distintos. Porém, as outras partes 
prestavam-se igualmente a análises extrema-
mente refinadas: a organização apropriada 
do discurso (que compreendia em princípio 
seis partes, do exórdio à peroração); a elocu-
ção ou teoria do estilo, que distinguia os três 
gêneros (humilde, temperado e sublime), as 
figuras de pensamento (a perífrase, a antíte-
se, a hipérbole) é as figuras de linguagem, 
sem negligenciar o ritmo da frase(3); a mne-
motecnia, que se baseava em associações de 
imagens visuais; a ação, enfim, que ensinava 
as regras da pronúncia e da elocução assim 
como os movimentos e gestos do orador. 
Estes últimos pontos teriam feito sorrir o 
leitor de hoje: os grégos não eram, simples-
mente, mediterrâneos loquazes e gesticula-
dores? Porém, a televisão ensina agora aos 
políticos toda a importância das atitudes, da 
postura daquele que fala. Uma diferença per-
manece, no entanto: ainda estamos no está-
gio da improvisação 'neste campo de inven-
ção recente, enquanto os antigos gregos tive-
ram tempo de codificar tudo. A postura, as 
expressões do rosto, os movimentos das 
mãos, tudo tinha suas leis e sua terminologia 
convencional, das quais se pode ter uma 
idéia comparando isto à decifração, pelos 
historiadores da arte indiana, dos gestos se-
melhantemente estilizados que nos mostram 
as representações gráficas de Buda. 

A aquisição e o domínio de uma técnica 
tão elaborada e complexa careciam de um 
longo esforço. Isócrates já exigia três ou 
quatro anos de. estudos. Nos períodos hele-
nístico e romano, estes podiam prolongar-se 
até por oito anos. Na verdade, o orador 
-antigo se exercitava sem cessar; pode-se di-
zer que ele passava a vida a "declamar", 
assim como um pianista nunca pára de 
"exercitar os dedos". 

E tem mais: pelo fato de que uma inicia-
ção aprofundada na arte oratória era o co-
roamento normal de toda a educação liberal, 
estabelecia-se entre o orador e o público 
como que uma cumplicidade baseada numa 
espécie de entendimento prévio, um pouco 
como aquela que reinava entre os composi-
tores e os amadores esclarecidos de música 
clássica. 

Um compositor do final do século XVIII 
sabia que seu auditório entendia as leis da 
harmonia, da fuga ou da sonata; assim tam-
bém, todos os letrados da Antiguidade co-
nheciam as regras da arte oratória; eles sa-
biam, por exemplo, •que o enkomion ou 
"elogio" de um personagem vivo ou morto 
podia desenvolver 36 temas: começando pe-
los atributos exteriores (origem, meio, van-
tagens pessoais) para passar em seguida às 
qualidades físicas e depois morais; eles o 
sabiam mais ainda porque o enkomion era 

\.,um dos exercícios . maispraticados na escola  

do rethor e dava lugar a concursos corres-
pondentes a nossos exames. Apoiados em 
seu conhecimento, todos ficavam esperando 
pegar o autor na curva, se se pode falar 
assim, e este se sentia então mais à vontade 
para dar provas de originalidade, seja tratan-
do de uma maneira nova e espirituosa um 
topos obrigatório, seja omitindo-o delibera-
damente, certo então de que sua omissão 
seria notada e apreciada. Com  o tempo, a 
retórica clássica cedeu lugar ao que poderia-
mos chamar uma retórica barroca, que visa-
va sistematicamente o efeito da surpresa, por 
exemplo, modificando o equilíbrio de um 
período  e destruindo a  simetria esperada: o 
equivalente, no fundo, à distorção expressi-
va à qual estamos habituados em pintura, a 
partir do cubismo. 

Se nos pareceu necessário insistir nessa 
técnica que exerceu sua -tirania ao mesmo 
tempo sobre a educação .e sobre a literatura 
clássica, é porque, a menos que sejam inicia-
dos nela, os leitores modernos não são capa-
zes de sentir e de apreciar a sutileza da arte 
antiga. Além do mais, esta influência profun-
da durou séculos. No Oriente, o estudo e a 
prática da retórica floresceram durante todo 
o período bizantino, e no Ocidente, a partir 
do momento em que os romanos se civiliza-
ram ao contato com a Grécia helenística. A 
ars rethorica foi latinizada pelos oradores do 
tempo de Mário, depois por Cícero e Quinti-
liano, porém, permaneceu inteiramente gre-
ga de inspiração e muitas vezes de vocabulá-
rio. Atingida pela esclerose da decadência, 
foi esquecida durante as épocas obscuras. O 
renascimento carolíngeo, que tinha o senso 
das prioridades, dirigiu todos os seus esfor-
ços para a revalorização da gramática, po-
rém, a retórica grega (conhecida através de 
Cícero) ressurgiu no século XI, com, por 
exemplo, um Anselmo de Besato e não ces-
sou desde então de se expandir na literatura 
que desabrochou no século XII. Eclipsada 
em seguida por aquela hipertrofia da dialéti-
ca que caracteriza -a era escolástica e pelo 
utilitarismo prosaico da ars dictamainis, a 
retórica veio novamente à tona com os hu-
manistas. Ela foi uma de suas reivindicações 
essenciais (com o purismo em matéria de 
linguagem) contra aquilo que se tornara a 

barbárie medieval. Ela voltou a ser um dos 
fundamentos da cultura ocidental tanto na 
educação como na prática, mesmo depois 
que esta cultura renunciou à supremacia do 
latim em benefício das línguas nacionais. Na 
França, a palavra rhétorique passou final-
mente a designar o último ano dos estudos 
secundários, aquele que precede à iniciação à 
filosofia. Em toda a Europa o ensino da 
retórica permanece fiel aos princípios formu-
lados por Górgias, Isócrates e Aristóteles. 
Ele só desapareceu das escolas numa data 
relativamente recente (1885 na França). 

Esta persistente influência deve ser con-
-siderada um-fato-histórico importanteo-
quer que se pense sobre ela. Ela foi benéfica 
ou desastrosa? Em nossos dias, o epíteto 
"retórico" vem na maior parte das vezes 
carregado de conotações pejorativas; "retó-
rico" significa empolado, pomposo, artifi-
cial. Isto é o efeito da revolução romântica, 
que mudou completamente nossos gostos, 
fazendo da originalidade a qualidade primei-
ra da obra artística ou literária. Talvez tam-
bém tenhamos voltado a ser bárbaros igna-
ros, cheios de desprezo por aquilo que não 
entendemos. Devemos reagir contra esta ten-
dência a denegrir aquilo que nos parece "for-
mal"; o que achamos "artificial" era para os 
gregos entechnos, composto segundo as re-
gras da arte,, artístico. Para quem admite 
suas leis e sua técníca, a retórica define no 
fundo uma estética da prosa que é do mesmo 
tipo que nossa estética do verso, e de uma 
autenticidade inteiramente comparável. An-
tes de tudo devemos evitai- isolar a retórica 
de seu contexto. Para Isócrates, já, ela não 
era senão o coroamento de todo um sistema 
que incluía a formação do espírito e do 
pensamento, a educação, a cultura, e esse 
sistema deve ser tomado em sua totalidade. 

Isócrates venceu Platão, dizíamos ante-
riormente: de geração em geração uma 
maioria esmagadora seguiu seus preceitos, e 
este fenômeno não diz respeito apenas à 
Antigüidade. É com razão que Burnet cha-
mava Isócrates de "o pai do Humanismo": 
seu ideal, redescoberto pelo Ocidente no Re-
nascimento, dominou a tradição humanista 
clássica até a nossa época. Isócrates substi-
tuiu a ambição talvez excessiva do filósofo 

U2(.8610 >ESTADO...DE &?./NuLD 

que pretendia o conhecimento racional pelo 
ideal mais razoável, mais acessível e final-
mente mais fecundo do homem sensato. Este 
humanismo, como indica o seu nome, visava 
armar o homem, todos os homens, paia a 
vida: tratava-se de uma educação válida pa-
ra todos, devia convir a qualquer indivíduo, 
qualquer que fosse o caminho no qual ele se 
engajasse em seguida; o que explica que ela 
fosse predominantemente literária e -reser-
vasse ao futuro especialista o estudo apro-
fundado da matemática ou da filosofia. Ela 
se baseava, como vimos, na freqüência assí-
dua dos grandes escritores admirados e reco-
nhecidos,- mais particularmente 
pois a poesia era o instrumento maravilhoso 
capaz de proporcionar a cada um, criança ou 
adulto, um conhecimento intuitivo do ho-
mem`e da vida. Que quantidade de sabedoria 
se achava concentrada numa estrofe de Eurí-
pedes! 

Esta espécie de sabedoria é aquela que 
visava à totalidade do programa dos estudos 
clássicos. Diante dos problemas concretos 
colocados pela vida, problemas sempre tão 
complexos que é impossível resolvê-los pelas 
vias da lógica, é bom que o homem seja 
capaz de "por o dedo" (épitunkhanein) na 
boa solução, ou pelo menos na menos ruim: 
na solução que mais convém, consideradas 
as circunstâncias, a situação concreta, o mo-
mento. Esta espécie de destreza mental —
um caso de sutileza, de sagacidade, não de 
cálculo matemático — é o que a educação da 
qual estamos falando se esforçava em desen-
volver. Não há nada de espantoso em que ela 
acentuasse a expressão verbal, o logos, pois 
o discurso, a linguagem não é somente um 
meio de comunicação privilegiado entre os 
homens; ele é também o instrumento que 
permite a cada indivíduo formular seu pró-
prio pensamento com clareza e precisão; o 
próprio Isócrates gostava de dizer: "A pro-
priedade dos termos é o sinal mais segurd de 
um tiom discernimento" (3.7;. 15.255). 

As idéias de Isócrates e todo o sistema 
de educação que as pôs em prática domina-
ram a Europa Ocidental quase até, a nossa 
geração. Elas são violentamenre..aantestadas4 
no momento atual. O que as ameaça é antes 
de mais nada a crescente democratização da. 
sociedade ocidental, enquanto a cultura clás-
sica, e com ela toda a civilização antiga da 
qual é oriunda, era de inspiração essencial-
mente aristocrática. Era a cultura de uma 
elite intelectual que se apoiava na tradição e 
nos costumes de uma elite social. Mais radi-
cal ainda é a contestação provocada pela 
"explosão tecnológica", que exige antes de 
mais- nada da educação que forneça os em-
presários, engenheiros e técnicos de que ela 
necessita. 

É o caso de se dizer que a tradição 
clássica não tem mais nenhum papel a de-
sempenhar? Constatemos que sua sobrevi-
vência e sua irradiação não estão indissolu-
velmente ligadas à manutenção do ensino do 
grego, do latim e da literatura clássica, como 
o- pretendem certas mentes morosas. Já pu-
demos observar que a influência da tradição 
clássica na educação se manteve de muitas 
maneiras, mesmo depois que as línguas na-
cionais lançaram à sombra o grego e o latim: 
Sem dúvida o progresso das ciências huma-
nas e particularmente da psicologia ameaça 
mudar radicalmente as técnicas da educação. 
É o espírito da educação clássica que se 
revelou e pode ainda revelar-se fecundo. Sua 
inspiração profunda conserva todo o seu 
valor. Tratar-se de uma educação, de uma 
cultura que visa a formar o homem, o ho-
mem enquanto homem, o homem completo, 
não um produtor-consumidor qualquer, 
simples engrenagem da economia industrial. 

Notas 
Um novo sistema de escrita que substituiu 

a partir do Minóico III (de 1750 a cerca de 1580 
a.C.) o sistema hieroglífico do Minóico I: dis-
tinguem-se duas etapas, o Linear A e o Linear 
13, que só foi decifrado recentemente. 

Estes textos estão reunidos na coleção dos 
Rethores Graeci. 

São atribuídas a Górgias as três figuras 
ditas "figuras gorgiânicas" ou isokolon, para-
lelismo entre elementos de extensão e ritmo 
idênticos no interior da frase. 


