
	deWaréducar JORIVIYY D 

m dos mais ilustres bispos de 
nosso episcopado me perguntou, 

a propósito de um artigo recente no JB 
(02/12/90), em que procurei realçar a 
profunda verdade de uma afirmação 
de Kant — "o homem só se torna 
homem pela educação" —, se a minha 
intenção, ao citar esta frase, tinha sido 
contrapor a sua lucidez ao ruinoso e 
desumano equívoco em que laboram 
certas correntes missionárias ou indi- 
genistas, quando propugnam, a pre- 
texto de respeitar-lhe a fisionomia 
própria ou o que chamam a sua "cul- 
tura", pela conservação do índio como 
ele é, ou seja, por não perturbar-lhe a 
vida com a oferta de nossa civilização. 

Minha intenção não foi, especifica-
mente, tocar no caso particular do ín-
dio, mas considerar, de um modo mais 
geral, certo relativismo ou, melhor, 
antiintelectualismo que, com feição 
variável, sé espalha por várias faces da 
convivência humana e, sem dúvida, 
atinge, com força esterilizante, o ter-
reno educativo e o missionário. O ho-
mem é um ser essencialmente educá-
vel e perfectível. Deus o criou com 
uma feição completamente diferente 
das dos demais seres criados. Diferen-
te dos seres puramente espirituais —
os anjos —, que foram criados na ple-
nitude do seu ser, sete precisarem do 
favor do tempo para um amadureci-
mento; diferente também dos animais 
irracionais, que têm nas suas próprias 
forças genéticas ou instintivas o modo 
de ser imutável, repetido, sem origina-
lidade, em cada geração e em cada 
indivíduo. O homem é um ser que cres-
ce, um ser que se constrói. 

É o que exprime de modo belo e 
_expressivo Picco Della Mirandola, no 
trecho da sua Oratio de Hominis Dig-
nitate, que Marguerite Yourcenar co-
loca na página de frente de sua Obra 
em Negro: 

,"1■Ião te demos, ó Adão, um lugar 
definido, nem uma fisionomia determi-
nada, nem um trabalho, ou oficio pecu-
liar, a fim de que tenhas e ocupes aquele 
lugar, aquela fisionomia, aquele traba-
lho, aquele oficio que escolheres, segun-
do a tua própria aspiração e vontade. 
Para os demais seres colocamos, na 
própria natureza, leis que os balizam. 
Tu, sem limites que te confinem, segun-
do o teu arbítrio, pelo qual te confiei a ti 
mesmo, definirás para ti o teu modo de 
ser. Coloquei-te no centro do universo, 
para que, olhando em torno de ti, pudes-
ses mais comodamente ver tudo que há 
no mundo. Não te fizemos, nem celeste, 
nem terreno,: nem mortal, nem imortal, 
para que, nobre e livre, pintor e arquite-
to de ti mesmo, configures cuidadosa-
mente a forma que desejares para ti." 

É o,que Kant Observou nessa frase 

lapidar. É o que observa também acen-
tuando talvez, de modo mais vivo, o 
caráter de luta interior — espírito e 
matéria, alma e corpo — o grande pes-
quisador espanhol José Delgado, que 
apesar da sua limitação materialista, 
observa lucidamente que a liberdade é 
uma laboriosa conquista dá educação. 
O homem nasce para a liberdade, mas 
não nasce livre. O cérebro humano 
nasce sujeito a tendências hereditárias 
inseridas nos seus genes. "Para o cére-
bro humano", diz o pesquisador, "a 
normalidade é a escravidão". A lin-
guagem é excessiva e até incorreta, 
na indicação do relacionamento corpo 
e espírito, mas mostra, a quem souber 
escoimá-la desses -defeitos, ser o cres-
cimento educatiVo a via que dá ao ho-
mem a lucidez para dominar tendên-
cias instintivas e conquistar a 
liberdade. "Se digo", diz Delgado, 
"que os homens são robôs, autômatos, 
é para que saibam reagir e sair do 
comportamento de robôs. Se creres ser 
livre, serás um robô". "Para o homem 
ser livre deve aprender a não ser escra-
vo" (Cf. entrevista em L'Avenir de là 
vie, M. Salomon, Paris, 1981). 

A linguagem de Delgado não tem a 
finura espintual da de Picco Della Mi-
randola, mas tem, na própria ênfase 
ou quase rudeza, grande força elucida-
tiva. Ela nos conduz a perceber-que no 
cerne dessa criatura feita de espirito e 
matéria está a luta educativa, que é a 
construção de si mesmo. Dessa luta 
nos fala com a nitidez de filósofo Jac-
ques Maritain, a nosso ver, o mais 
lúcido e seguro pensador de nosso 
tempo: "o fim da educação ë a con-
quista da liberdade interior" ( Por une 
Philosophie de l'éducation, pg. 28). 

Essas colocações convergem para 
uma conclusão transparente: a educa-
ção é necessária ao homem. Sem edu-
cação, ele não chega à plenitude hu-
mana, não torna atuante suas 
virtualidades germinais, não se cons-
trói a si mesmo. 

Educar-se, contudo, não é, apenas, 
um processo dinâmico interior de de-
sabrochamento ou conquista da perso-
nalidade. É um processo interior esti-
mulado e, até, embasado no convívio. 
Embora o pai, o mestre ou o mais 
velho seja apenas um auxiliar — a ati-
.vidade educativa é uma ars cooperati-
va naturae — arte cooperadora com a 
natureza do educando, este auxiliar 
externo é, na verdade, indispensável. 
A educação é mesmo uma das expres-
sões mais vivas e fundamentais da co-
municação humana. O homem é ser 
essencialmente comunicativo, inclina-
do a comunicar-se, a oferecer comuni-
cação. Um historiador, analisando os 
primórdios da escola beneditina, no 
início da Idade Média, faz esta emo-
cionante observação: "a escola bene-
ditina começou quando um alfabetiza-
do i.ocontrou um analfabeto e sentiu  

, ) 	i 
que era dever fraterno, seu dever d4 
gente, ensinar o outro a ler". Não seri 
um ser humano normal, não seria uni 
homem são, se dissesse como se diz tão 
freqüentemente ein nossos dias — "Zi 
preciso deixar o outro gr o que ele é' 
— refugiando-se com isso no própri 
egoísmo e deixando-o outro analfabe 
to. Não foi com essa atitude que s4 
construiu a cristandade e a civilizaçã 
ocidental. 

Essa norma de conduta tão em vo i  
ga, que tem um sentido legítimo, quan 
do estimula a aceitação do outro com 
ele é, sugerindo uma convivência ge4 
nerosa com o faltoso, passa a ser uni 
crime desumano, um crime contra 
natureza humana, quando aplicado à 
educação e ao dever de comunicar a 
outro o bem da cultura e da civiliza- )  
ção. O homem não nasceu para ser cl 
que ele é, mas para tornar-se o quq 
deve ser. Para isso, tem o direito 4 
contar com o outro. 

Voltando à pergunta inicial do pre-
lado. Minha intenção, ao citar Kant, 
foi, sem dúvida, mais geral. Mas sei 
aplica ao caso. E, sem duvida, impres-, 
cindível assegurar, para o índio, o di-1 
reito a um espaço vital, mas não é 
justo, nem humano, negar-lhe a ajuda 
para o aprimoramento cultural de sua 
pessoa; ,para que cresça no conheci-
mento e tenha acesso ao bem da vida 
civilizada. Houve quem falasse, quan-
do João Paulo II beatificava José de 
Anchieta, que não dévia fazê-lo, pois 
esse missionário, como seus compa-
nheiros, veio impor ao índio uma cul-
tura cristã e européia, em vez de dei-
xá-lo como ele era. Mesmo que o 
Cristo não tivesse fundado uma Igreja 
apostólica, isto é, de enviados — Ide; 
ensinai a todas as gentes" — essa idéia 
constitui um crime desumano, um cri-
me contra o espirito. E o pior é.que 
quem se recusa a educar, se apressa a 
conscientizar, isto é, a ensinar pensa-
mentos acabados, em vez de ensinar a 
pensar. E assim que se transforma um 
ser destinado a ser livre, em simples' 
robô.   

Duas conclusões se podem tirar de, 
ensinamento de Kant, duas intenções, 
me moveram a comentá-las. 

Primeiramente, que o homem é um' 
ser educável. Uma vez que precisa da. 
educação para que seja ele mesmo, pa-
ra que se torne um homem livre. 

Em segundo lugar, que o educador 
é um auxiliar. Escarva a inteligência• 
do outro para que este descubra a , 
verdade e se capacite para escolher.) 
Não é um conscientizador, como quer I 
Paulo Freire, para inculcar no discípu-, )  
lo frases e slogans, para que ele pense 
que pensa, quando repete automatica-
mente o que o professor, provavel- ) 
mente, também pensa que pensa. Não 
é limitar o aluno a só saber ler pela 
cartilha do falso professor. 

• Reitor do Colégio de São Bento: 

Dom Lourenço de 
Almeida Prado * 


